

## Yama et niyama : l'éthique du yoga selon les Yoga-Sūtra

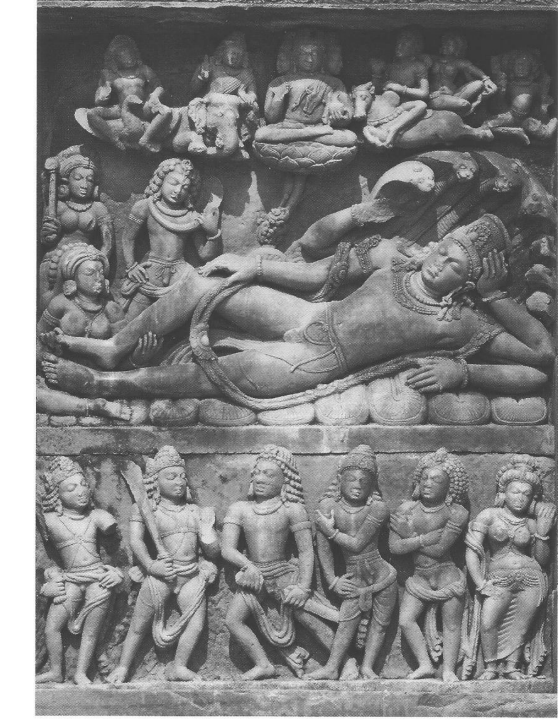
Jean-Michel CREISMEAS

EFYSO, 15 novembre 2025

- Sūtra : « fil » sur lequel des perles sont enfilées
- Sūtra : « aphorisme », formule concise, facile à mémoriser
- Yoga-Sūtra : « les aphorismes du yoga »

#### Patañjali, incarnation du serpent Śeṣa / Ananta

Viṣṇu couché. Temple de Daśāvātara, Deogarh (Uttar Pradesh). VI<sup>e</sup> siècle





#### Pat-añjali

« Celui qui est tombé (*pat-*), les mains en añjali »





## Patañjali, auteur de trois traités

Strophe de louange de Patañjali
Les mains jointes, je m'incline devant

Patañjali, le meilleur de tous les sages, qui,

par

le yoga,

la **grammaire** 

et la **médecine**,

élimina les impuretés

de l'esprit,

du **langage** 

et du corps.

- Composés vers le IV<sup>e</sup> siècle EC
- Plus ancien exposé systématique du yoga
- Texte **philosophique** : cadre théorique de la pratique
- Système philosophique du Sāṃkhya
- Nombreux éléments bouddhiques
- Une certaine **vision** du yoga
- Texte emblématique du yoga moderne



Aphorismes et commentaire

YOGA-SŪTRA Aphorismes du yoga de Patañjali

YOGA-BHĀŞYA Commentaire du yoga « de Vyāsa » PĀTAÑJALA-YOGA-ŚĀSTRA Traité de yoga de Patañjali



#### 195 aphorismes

répartis en **4 chapitres** ( $p\bar{a}da$ ) :

| 1. samādhi (absorption) | 51 sūtra |
|-------------------------|----------|
|-------------------------|----------|

2. *sādhana* (méthode) 55 *sūtra* 

3. *vibhūti* (suprématie) 55 sūtra

4. *kaivalya* (isolement) 34 *sūtra* 





Définition du yoga

Yogaḥ citta-vṛtti-nirodhaḥ

Le yoga est l'arrêt (*nirodha*) des activités (*vṛtti*) de l'esprit (*citta*).

Alors la conscience est dans son état fondamental.

Sinon elle prend la forme des activités de l'esprit.

Yoga-Sūtra 1.2-4



Deux moyens

Cet arrêt (des activités de l'esprit) est réalisé au moyen de la **pratique persévérante** (*abhyāsa*) et du **détachement** (*vairāgya*).



Deux formes de méditation

L'arrêt des activités de l'esprit « avec cognition » (saṃprajñāta) résulte des méditations accompagnées d'observation (vitarka), d'examen (vicāra), de joie (ānanda), et du sens du moi (asmitā).

L'autre arrêt des activités de l'esprit, dans lequel il ne reste que les imprégnations (saṃskāra), est précédé de la pratique qui cause leur cessation.

*Yoga-Sūtra* 1.17-18



Constat de la souffrance

Pour celui qui discerne (...), tout est souffrance (duḥkha).



Rétribution des actes (karma) et conditionnements (saṃskāra)

Les actes accomplis dans le passé, en gestes, paroles ou pensées, produisent des effets qui doivent être expérimentés, dans l'existence présente ou dans les existences futures, sous la forme de la condition de naissance, de la vitalité et d'expériences, agréables ou désagréables.

*Yoga-Sūtra* 2.12-13



Principes de souffrance (*kleśα*)

- Méconnaissance (avidyā)
- Égocentrisme (asmitā)
- Attachement (rāga)
- Aversion (dveṣa)
- Vouloir-vivre (abhiniveśa)



Cause de la souffrance, moyen de son élimination

La cause de la souffrance qui doit être éliminée est la conjonction entre la conscience et le « connu ».

La cause de cette conjonction est la **méconnaissance** ( $avidy\bar{a}$ ).

Le moyen pour éliminer la souffrance est le **discernement** sans faille (entre la conscience et l'esprit).

Yoga-Sūtra 2.17, 24, 26



Huit auxiliaires ou membres (aṅga)

- 1. Réfrènements (yama)
- 2. Observances (*niyama*)
- 3. Assise / Posture (āsana)
- Contrôle du souffle (prāṇāyāma)

- 5. Retrait des sens
  - (pratyāhāra)
- 6. Fixation (*dhāraṇā*)
- 7. Méditation (*dhyāna*)
- 8. Absorption (*samādhi*) *Yoga-Sūtra* 2.29



Huit auxiliaires ou membres (αṅgα)

Les trois derniers auxiliaires forment la partie essentielle de la pratique du yoga par rapport aux cinq auxiliaires précédents.

Mais ils forment aussi une partie accessoire par rapport au « sans germe » ( $nirb\bar{i}j\alpha$ ).

Yoga-Sūtra 3.7-8

- 1. Réfrènements (yama)
- 2. Observances (*niyama*)
- 3. Assise / posture (āsana)
- 4. Contrôle du souffle (*prāṇāyāma*)
- 5. Retrait (*pratyāhāra*)
- 6. Fixation (dhāraṇā)
- 7. Méditation (*dhyāna*)
- 8. Absorption (*samādhi*)

5 auxiliaires « accessoires » : action indirecte sur l'esprit

3 auxiliaires « essentiels » : action directe sur l'esprit

« Sans germe » (*nirbīja*)

État de yoga



Huit auxiliaires ou membres (aṅga)

- 1. Réfrènements (yama)
- 2. Observances (niyama)
- 3. Assise / Posture (āsana)
- Contrôle du souffle (prāṇāyāma)

- 5. Retrait des sens
  - (pratyāhāra)
- 6. Fixation (dhāraṇā)
- 7. Méditation (*dhyāna*)
- 8. Absorption (*samādhi*) *Yoga-Sūtra* 2.29



Réfrènements : règles vis-à-vis d'autrui (yama)

- Non-violence / non-nuisance (αhiṃsā)
- Véracité / sincérité (satya)
- Honnêteté / probité (asteya)
- Modération / abstinence (brahmacarya)
- Non-avidité / sobriété (aparigraha)



### Règles éthiques

Cinq préceptes du Bouddhisme

- Ne pas nuire
- Dire la vérité
- Ne pas voler
- Ne pas avoir de conduite sexuelle incorrecte
- Ne pas consommer d'alcool ou de substance psychotrope



### Règles éthiques

Cinq fautes majeures du Brahmanisme

- Meurtre (d'un brahmane)
- Consommation d'alcool
- Vol
- Adultère (avec l'épouse du maître)
- Association avec une personne coupable de l'une de ces fautes



Réfrènements : règles vis-à-vis d'autrui (yama)

Les yama, non délimités par l'espèce, le lieu, le temps et les circonstances, sont universels : ils constituent le « grand vœu ».



#### Non-violence (ahiṃsā)

*α-hiṃsā*: « absence de désir de nuire », non-nuisance, non-violence

Parmi les réfrènements, ahimsā est le fait de ne blesser aucun être vivant à aucun moment et d'aucune manière.

Yoga-Bhāṣya 2.30

Lorsque le yogi est bien établi en *ahiṃsā*, en sa présence, l'hostilité disparaît.

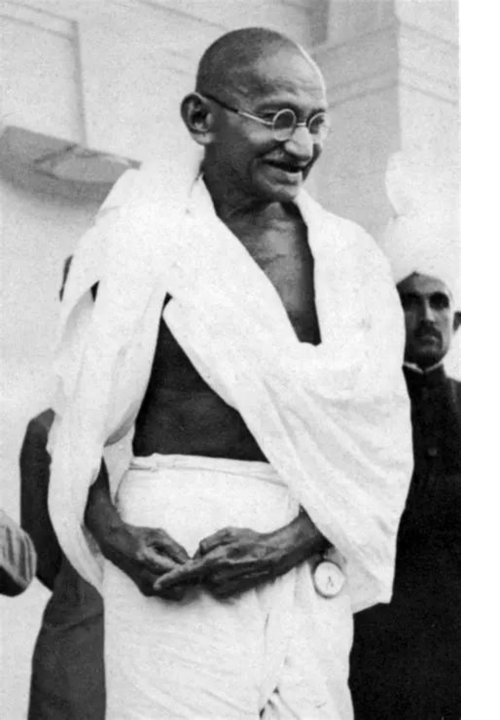


#### Non-violence (ahiṃsā)

(...) Ces choses croissent grâce à la prédication du *dharma* par le roi : abstention du meurtre d'êtres vivants, douceur envers les créatures, respect qui convient à l'égard des parents proches, à l'égard des shramanes et des brahmanes, obéissance à la mère et au père, et obéissance aux anciens. (...)

Aśoka (règne de 268 à 232 av. EC) Édit sur rocher IV Nonnes jaïnes portant le voile devant la bouche et le balai de fils de coton





#### Non-violence ( $ahims\bar{a}$ )

La non-violence est la plus grande force dont dispose l'humanité. Elle est plus puissante que la plus redoutable arme de destruction conçue par l'intelligence humaine.

Mahatma Gandhi (1869-1948)



### Vérité, véracité (satya)

satya: vérité, véracité, sincérité, franchise

< sat : « étant », existant, réel ; bon, bien

La vérité, c'est la parole et la pensée en accord avec leur objet.

Yoga-Bhāṣya 2.30

Lorsque le yogi est bien établi dans la véracité, il y a dépendance des actes et de leurs fruits (par rapport à la parole et la pensée).



#### Vérité, véracité (satya)

On doit dire la vérité bonne pour tous les êtres. Yoga-Bhāṣya 2.30

On ne doit dire que ce qui est vrai ; on ne doit dire que ce qui est agréable ; on ne doit pas dire de vérité désagréable ; on ne doit pas dire de mensonge agréable : cela est la loi éternelle.

Code de Manu 4.138



#### Honnêteté (asteya)

a-steya : « fait de ne pas voler » ; honnêteté,
 probité, fait de ne pas s'approprier indûment ce qu'on ne possède pas (ex. le temps d'autrui)

Lorsque le yogi est bien établi dans l'honnêteté, il y a proximité de tous les joyaux.

Yoga-Sūtra 2.37

Traduction de Gérard Blitz : Quand le désir de prendre disparaît, les joyaux apparaissent.



#### Modération (brahmacarya)

brahma-carya : « fait de se conduire conformément au Brahman (Veda) » ; état de l'étudiant brahmanique, ensemble des règles auxquelles l'étudiant est astreint ; chasteté (y compris en dehors de l'état d'étudiant) ; modération des sens

Lorsque le yogi est bien établi dans la modération, il y a acquisition de la force (*vīrya*).



#### Non-avidité (aparigraha)

a-parigraha : « absence de possession » ; non-acceptation de biens matériels, même reçus sous la forme de présents ; rejet de l'avidité, de la convoitise, refus d'accumuler des biens ; sobriété

Lorsqu'il y a fermeté dans la non-avidité, il y a une parfaite compréhension du pourquoi des existences.



Cultiver les yama et les niyama

Lorsqu'on est harcelé par des pensées spontanées contraires aux réfrènements et observances, on doit cultiver la représentation mentale (*bhāvana*) opposée.



Observances : règles vis-à-vis de soi-même (ni*yama*)

- Pureté (*śauca*)
- Contentement (*saṃtoṣa*)
- Discipline (tapas)
- Récitation personnelle (svādhyāya)
- Ouverture au divin (*īśvara-praṇidhāna*)



#### Pureté (śauca)

*śauca* : pureté ; propreté physique, pureté de l'esprit, du comportement, de la parole...

En raison de l'observance de la pureté, il y a dégoût pour son propre corps, et rejet du contact avec le corps d'autrui.



#### Pureté (śauca)

Et au moyen de l'observance de la pureté, on acquiert aussi, successivement :

- la pureté de l'esprit,
- la bonne humeur,
- la focalisation de l'attention,
- la maîtrise des facultés sensorielles et motrices,
- et la capacité de s'observer soi-même.



#### Contentement (samtoșa)

saṃtoṣa | santoṣa : contentement, satisfaction ; acceptation, simplicité

Le contentement est l'absence du désir d'acquérir plus que les moyens déjà disponibles. Yoga-Bhāṣya 2.32

Au moyen du contentement, il y a obtention d'un bonheur (*sukha*) insurpassable.



#### Discipline (tapas)

tapas : « chaleur » ; ascèse, discipline, austérités (positions inconfortables, jeûne...)

La perfection du corps et des facultés sensorielles et motrices est obtenue au moyen de la discipline destructrice des impuretés.



# Récitation personnelle (svādhyāya)

sva : soi-même ; adhyāya : étude

svādhyāya: étude par la récitation des textes sacrés, plus particulièrement du Veda, faite par soi-même et non sous la conduite du maître

Au moyen de la récitation personnelle, il y a communion avec la divinité vénérée (*iṣṭa-devatā*).

Yoga-Sūtra 2.44



# Ouverture au divin (īśvara-praṇidhāna)

*Īśvara* : « Seigneur », toute forme divine

praṇidhāna : fait d'orienter son esprit (vers une divinité) dans une attitude de respect, de dévotion ; culte, adoration

Au moyen de l'ouverture au divin, l'absorption (samādhi) s'accomplit.



#### CONCLUSION

- Yama et niyama : une éthique universelle
- Le cheminement sur la voie du yoga s'accompagne d'un respect accru des valeurs éthiques.
- La perfection des *yama* et *niyama* ne se réalise qu'avec la perfection de l'état de yoga.
- Passer du yoga dans la vie... à la vie dans le yoga

#### **BIBLIOGRAPHIE**

